
 

 

RAIZ |  N.º 44 

M
M

 

VIRIATO SOROMENHO-MARQUES  

(n. 1957) é filósofo, professor catedrático de 

Filosofia na Universidade de Lisboa, sócio efetivo  

da Academia das Ciências de Lisboa e da 

Academia de Marinha. Conselheiro especial da 

Fundação Oceano Azul e presidente da AG da 

ONG Common Home of Humanity. Está há muito 

ligado às causas do combate à crise ambiental e 

climática, da paz com justiça e dos direitos 

humanos, tanto em Portugal como na Europa e  

na esfera global. Sobre esses domínios - onde se 

incluem também estudos sobre estratégia e 

relações internacionais, federalismo norte-

americano e construção europeia - é autor de uma 

vasta bibliografia, assim como de um diversificado  

e longo percurso internacional como conferencista. 

Colaborou com o Professor Manuel Viegas 

Guerreiro no estudo sobre a ilha de São Jorge,  

que só seria publicado postumamente. 



 

 

| P. 17 

VIAGENS PELA OBRA DE  
MANUEL VIEGAS GUERREIRO                                

POR VIRIATO SOROMENHO-MARQUES 

MANUEL VIEGAS GUERREIRO E A FRATURA DA  
HUMANIDADE ENTRE “BÁRBAROS E CIVILIZADOS”  

Capa da publicação que integra a recensão crítica de Manuel Viegas Guerreiro sobre o texto inacabado de Henri Piéron (1881-1964) , 

fundador da Psicologia Experimental em França: “Homem e Civilização”. 

 

E
sp

ó
lio

 M
V

G
 ©

 F
M

V
G

 



 

 

RAIZ |  N.º 44 

1 Henri Piéron, L’homme, rien que l‘homme. De l’anthropogenèse à 
l’hominisation, Paris, PUF, 1967. A recensão de MVG foi publicada na 
revista Finisterra, vol. V - 9, Lisboa, 1970, pp. 115-119. 

. 

“Nunca existe um documento de cultura que não 

 seja também um documento de barbárie” (Es ist  

niemals ein Dokument der Kultur, ohne ein solches  

der Barbarei zu sein). 

 

Walter Benjamin, Über den Begriff der Geschichte  

[1940], VII 

P 
ara compreendermos a profundidade e 

originalidade do pensamento e obra de  

Manuel Viegas Guerreiro (1912-1997) julgo  

ser essencial assinalar a singularidade do seu 

percurso biográfico, tanto profissional e académico, 

como pessoal e familiar. O seu itinerário de vida, rico e 

diversificado, ajudou-o a vencer barreiras e mitos comuns 

no universo intelectual do seu tempo, ainda fortemente 

marcado pela divisão das “duas culturas”: a difícil relação 

entre as ciências dominadas pelos métodos empíricos  

e quantitativos das ciências naturais e das tecnociências, 

por um lado, e as ciências sociais e humanas, mais 

compreensivas e qualitativas do que explicativas, por 

outro.  

A marca fundamental deixada por Manuel Viegas 

Guerreiro (doravante, MVG) na Etnologia praticada em 

Portugal reflete o seu convívio, tanto com a literatura 

coeva mais abrangente e cosmopolita nos domínios da 

Antropologia e Etnologia, como o conhecimento e 

intimidade com a mais funda tradição dos estudos nessa 

área, ligada à figura maior de José de Leite Vasconcelos 

(1858-1941), com quem teve oportunidade de colaborar 

e prosseguir as linhas de investigação que ficaram 

compiladas na obra essencial desse Mestre, a Etnografia 

Portuguesa. Considero, contudo, que não foi menor para  

a qualidade da sua investigação, a clareza do seu 

pensamento e a sobriedade elegante da sua escrita, o 

frutuoso impacto causado pela sua formação em línguas 

e culturas clássicas. Esse registo de cultura e sabedoria, 

helénica e latina, transpira em todo o seu trabalho. 

Nesta breve viagem na companhia de MVG propomo- 

-nos visitar um texto muito breve, uma recensão 

publicada em 1970 sobre uma obra de um autor francês, 

Henri Piéron (1881-1964), sob o título de “Homem e 

Civilização”1 O livro recenseado, baseado num texto que  

a morte do seu autor deixaria incompleto, serviu de 

objeto e pretexto para que MVG abrisse, ao leitor atento, 

três janelas para aspetos fundamentais dos estudos não 

apenas de Etnologia, mas também para as questões e 

disputas essenciais no seio das diversas escolas 

antropológicas, incluindo as seculares disputas filosóficas 

sobre os conceitos de humanidade e de cultura, a partir 

da Modernidade europeia. Em escassas páginas, MVG 

permite sinalizar: a) os fundamentos que identificam a 

identidade e coerência da sua visão do mundo; b) 

estabelecer a dicotomia entre duas conceções de 

civilização que ajudam a compreender a reiterada 

presença de um dispositivo de desigualdade e 

diferenciação com potencial para estabelecer perigosas 

hierarquias entre sociedades e indivíduos; c) abrir 

caminho para a investigação do contributo português  

no período moderno, para retirar validade à dualidade 

entre bárbaros e civilizados, contributo esse que só se 

tornaria efetivo, visível e publicado, já no século XXI. 



 

 

| P. 19 

2 Manuel Viegas Guerreiro, “Homem e Civilização”, p. 117. 

3 idem  

Cultura material e condição humana 

Muito embora manifestando respeito pelo legado  

teórico e prático de Henri Piéron, a quem devemos 

contributos significativos no domínio da generalização 

das provas de orientação profissional, MVG não esconde 

a sua diametral oposição a uma conceção, considerada 

inconsistente, que faz depender o grau de civilização 

exclusivamente de uma avaliação da cultura material.  

Escreve acerca disso, MVG: «É que o autor tem de 

civilização o conceito clássico e ainda usual, fora da 

Etnologia, de conjunto de conhecimentos e costumes, 

técnicas e artes correspondentes a um progresso 

material apenas alcançado com a revolução neolítica.»2 

Na perspetiva de MVG, identificar a génese da civilização 

com o Neolítico, com o advento da agricultura e da 

metalurgia, seria um erro de avaliação, pois deixava na 

sombra a complexidade das sociedades de caçadores- 

-recolectores, que ele bem conhecera ao estudar os 

Bochímanes no sul de Angola. Contrariando a ênfase  

nas mudanças tecnológicas, capazes de ampliarem o 

poderio humano sobre a natureza, MVG destacava a 

prioridade das capacidades cognitivas, comunicacionais  

e linguísticas, adquiridas no processo de hominização.  

A cultura material apontaria, na verdade, para uma 

diferença quantitativa e secundária no nosso hardware 

tecnológico. O que nos faz humanos, todavia, é o salto 

qualitativo no software da hominização que se traduz  

em competências especificamente humanas, muito 

anteriores ao Neolítico: Escutemos de novo MVG:  

«Ora é de lembrar a este respeito que grupos humanos 

conscientemente organizados tê-los-há havido desde 

que surgiu o fenómeno da hominização e não se há-de 

supor que, por exemplo, entre os recolectores do 

Paleolítico Superior e Mesolítico não existissem divisão 

sexual do trabalho, entreajuda e aldeamentos. E de 

modo nenhum se deve crer que lhes faltasse uma 

linguagem articulada. Sem esta era impossível a 

aprendizagem e a transmissão de técnicas líticas tão 

apuradas e complexas como as do Paleolítico Superior e 

Mesolítico (…) E o que é presumível no remoto passado 

torna-se observável noa actuais povos ditos primitivos.»3 

Mesmo “um espírito progressivo e subtil” como Piéron 

deixou-se convencer pelo mito, desmentido pelo 

trabalho de campo da Etnografia mais exigente, da 

Excerto do ensaio de MVG in Finisterra: Revista Portuguesa de Geografia, 

Lisboa, Vol. 5, n.º 9 (1970). Notas e recensões.        



 

 

RAIZ |  N.º 44 

4 Idem. Sobre a plasticidade e capacidade de adaptação dos povos ditos 
primitivos, veja-se: Manuel Viegas Guerreiro, Ovakwankala (Bochímanes) 
e Ovakwanyama (Bantos): aspectos do seu convívio. Lisboa: Junta de 
Investigações do Ultramar, Separata de Garcia de Orta, vol.8, n.º 3, 1960. 
pp. 529-534.. 

5 Thomas Morus, Utopia, Lisboa, Fundação Calouste Gulbenkian, 4.ª 
edição, 2016. Edição crítica bilingue fac-similada com tradução e notas  
de comentário por Aires A. Nascimento e estudo introdutório por José   
V. de Pina Martins, Liv. II, pp. 514-517. 

6 John Locke, Two Treatises of Government, ed. Peter Laslett, Cambridge/
London/Sydney, Cambridge University Press, 1980, cap. V, §27, pp. 305­
6; James Sullivan, History of the District of Maine Boston, I. Thomas and 
E.T. Andrew, 1795; David Ramsay, History of South Carolina. From its 
Settlement in 1670 to the year 1808 (1.ª ed., 1809). 

7 Immanuel Kant, Bestimmung des Begriffs eines Menschenrace, in: I. Kant 
Gesammelte Schriften, Berlin, Preußische Akademie der Wissenschaften, 
1902 ss. Bd.  VIII, S. 99. 

existência de uma “bruteza ancestral”. Ele, e muito outros 

positivistas e evolucionistas convictos, esqueceram “que 

é, em regra, mais complexa que a dos «civilizados» a 

organização familiar dos «primitivos» e mais variadas as 

suas instituições”. Do mesmo modo, as atribuições de 

“imobilismo” aos ditos «primitivos”, bem como a 

acusação de que a sua existência decorre na “miséria”,  

é desmentida pela sua enorme capacidade de 

aprendizagem e adaptação. Recorrendo à autoridade  

da sua experiência, MVG desmente a afirmação de Piéron 

sobre a quase extinção dos Bochímenes: «(…) em 

verdade o seu número tem aumentado nos últimos anos, 

computando-se hoje em cerca de seis dezenas de 

milhares.»4 

 

Cultura material e hierarquização dos povos 
Muito antes do racismo ter ganho colorações “científicas” 

nos séculos XIX e XX, a tese de que o primado da cultura 

material, manifestada através da superioridade 

tecnológica —— tanto nas armas como nos instrumentos de 

produção — seria um indicador decisivo nas relações de 

dominação e hierarquização dos povos entre si, estava 

difundida mesmo entre os mais insuspeitos intelectuais 

da Modernidade. Não deixa de ser notável que tenha 

sido Thomas More (ou Morus), um dos primeiros a 

propor como legítima a ocupação violenta de terras 

alheias por parte de colonizadores mais avançados 

tecnologicamente, imposta a povos menos sofisticados 

nesse domínio. Na sua obra fundamental, a Utopia 

(1516), More explica, através do seu personagem 

principal, o marinheiro português Rafael Hitlodeu, o 

processo como os habitantes dessa ilha utópica se 

apoderavam de terras no continente, quando eram 

obrigados a emigrar: «Quando os indígenas recusam  

as novas leis, expulsam-nos das fronteiras que eles 

próprios [os colonizadores vindos da Utopia] definem 

para si; contra os que opõem resistência recorrem à luta, 

pois consideram haver razões plenamente justas para 

uma guerra [iustitissimam belli causam], quando 

qualquer povo implantado num território dele não se 

serve, mas apenas preserva a propriedade, deixando-o 

improdutivo e ao abandono, proibindo o seu uso e a sua 

posse a outros que por lei natural (ex naturae praescripto) 

nele devem procurar subsistência.»5 

Deve recordar-se, todavia, que este argumento de More 

está longe de ser dominante no século XVI. Será 

sobretudo com a teoria de John Locke sobre o trabalho 

como origem da propriedade, e com a crescente 

importância da colonização britânica, que a tese da 

eficácia superior da tecnologia seria razão para afastar 

povos que tinham sido primeiros ocupantes das terras  

de onde eram violentamente expulsos por tecnologias 

agrárias e bélicas mais poderosas 6. 

No final do século XVIII, nos primórdios das ciências 

biológicas, trava-se um debate entre aqueles que 

chegam a afirmar a possibilidade de uma diferença 

ontológica entre “raças”, ou aqueles que, como Kant,  

se recusam a considerar as diferenças raciais como algo 

mais do que características hereditárias adquiridas 

historicamente pela disseminação da humanidade pelo 

globo, mas que não colocam em causa a unidade 

fundamental da humanidade, provada pela capacidade 

de homens e mulheres de qualquer grupo étnico, 

quando unidos sexualmente, produzirem uma 

descendência fértil7. O golpe decisivo que vai banalizar  

o racismo biológico, pelo menos até 1945, foi a 

disseminação do darwinismo como ideologia ao serviço 

do esclavagismo (sobretudo nos EUA, antes e após a 

Guerra Civil) e da brutal colonização europeia 

consolidada com a Conferência de Berlim (1884-1885), 



 

 

| P. 21 

8 Manuel Viegas Guerreiro, Temas de Antropologia em Oliveira Martins, 
Lisboa, Instituto de Língua e Cultura Portuguesa-Ministério da Educação 
1986, pp. 116.  

9 Manuel Viegas Guerreiro, A Carta de Pero Vaz de Caminha Lida por um 
Etnógrafo, Belmonte, 1985, pp. 18-20. 

 

responsável por uma corrida sem escrúpulos às riquezas 

do continente africano e à espoliação do labor e da 

própria dignidade dos povos africanos. 

É neste contexto que devemos compreender as severas 

críticas de MVG a Oliveira Martins, por este se ter 

deixado contagiar pelo racismo biológico — também um 

caso de sinistra e errónea receção da obra de Darwin —

então na moda: «E se esses povos [em especial os 

africanos] resistissem? Havia então que submetê-los pela 

guerra, e até eliminá-los, que para tanto dava a doutrina 

de Gobineau: quando dois povos, um superior e outro 

inferior, entram em contacto, o primeiro submeteria o 

segundo ou suprimi-lo-ia pela guerra, que, se não era 

desejada se tornaria inevitável. Esta a doutrina que o 

nosso Oliveira Martins também subscreveu.»8 

 

A tradição cultural portuguesa e a questão dos “bárbaros  

e civilizados” 

Onde nos levou a recordação crítica desta pequena 

recensão de MVG? A uma clarificação da posição 

filosófica de MVG, enquanto etnógrafo e pensador 

alargado das ciências sociais e humanas. Dito de outro 

modo, com MVG estamos perante aquilo que 

poderemos definir como uma antropologia crítica 

fundada numa conceção da condição humana onde se 

combinam os predicados da diversidade e da 

universalidade. Os princípios, conceitos e métodos da 

visão e do desempenho de MVG não foram apreendidos 

apenas numa aprendizagem académica das tendências 

conjunturalmente dominantes nas ciências sociais. MVG 

insere os seus trabalhos de campo, sejam eles no Gerês, 

em Angola, no Algarve, em Moçambique, ou nos Açores, 

numa interpretação multidimensional das características 

mais sólidas e permanentes da longa duração da história 

do nosso país. Ele ousa mesmo considerar, como o fez 

neste texto de 1985 que de seguida se apresenta, a 

existência de um valor universal da experiência 

portuguesa na modernidade, cujo conhecimento poderia 

ter contribuído para resgatar, ou pelo menos diminuir o 

impacto tóxico da manipulatória dicotomia bárbaro- 

-civilizado sobre as ciências humanas no seu todo. 

Conhecer e difundir internacionalmente o espanto e a 

capacidade de observação objetiva do Outro, patente, 

por exemplo, na Carta de Pero Vaz de Caminha, poderia 

ter tornado mais difícil o racismo que presidiu à 

colonização europeia de África, feita sem dó nem 

piedade, bem como todas as políticas de eugenismo 

racial, que ganharam estatuto académico e “científico” 

um pouco por todo o mundo, tendo sido fonte de muitos 

massacres e genocídios, e não apenas do Holocausto. 

Escutemos MVG: 

«Se os fundadores da ciência antropológica e seus 

continuadores, no passado e no presente, conhecessem 

nossas crónicas e livros de viagens, talvez, em face da sua 

opulenta informação etnográfica, os selvagens ficassem 

menos selvagens, os bárbaros menos bárbaros e aos 

ditos civilizados conviesse um tanto da selvajaria e 

barbaridade a outros atribuídos. E, porventura, se teria 

chegado mais cedo à afirmação da unidade psíquica do 

homem e à filosofia do relativismo cultural, com rejeição 

do falso e perigoso conceito de culturas superiores e 

inferiores (…) Mas a verdade é que poucos são os 

estudiosos de Antropologia que leem a nossa língua. 

Disso se me queixava há anos o grande antropólogo 

brasileiro Egon Schaden, exclamando: o português é o 

túmulo do pensamento.»9 

Na verdade, apesar de ser o sexto idioma mais falado no 

mundo, disseminado por todos os continentes, a língua 

portuguesa ainda não ocupou no mundo das ciências o 

lugar que, para benefício da comunidade e da cultura 

globais, bem mereceria. Contudo, já depois do 

falecimento de MVG, dois grandes projetos científicos 

foram lançados a partir da Universidade de Lisboa, que 

fazem justiça às inquietações do nosso grande Mestre. 

O primeiro, intitulado Escola Ibérica da Paz, coordenado 

pelo filósofo Pedro Calafate, reúne muitas dezenas de 

investigadores, portugueses, espanhóis, e de muitas 

outras nacionalidades. O seu objetivo foi o de colocar à 



 

 

RAIZ |  N.º 44 

10 Pedro Calafate e Ramón E. Gutiérrez, Escuela Ibérica de la Paz/Escola 
Ibérica da Paz, Editora Universidad Cantabria, 2014. Em vez de uma 
Escola de Salamanca, este projeto permitiu descobrir uma rede 
académica de resistência à brutalidade imperial, onde se incluíam 
também muitas outras universidades, incluindo as de Coimbra e Évora. 
De entre os autores, publicados em várias antologias, e objeto de 
dezenas de estudos e teses, muitas ainda em pleno desenvolvimento, 
contam-se: Francisco de Vitoria, Domingo de Soto, Diego de Covarrubias   
y Leyva, Melchor Cano, Alonso de Veracruz, Juan de la Peña, Serafim de 

Freitas, Martín de Azpilcueta, Martín de Ledesma, Fernando Pérez, Luis  
de Molina, Pedro Simões, António de São Domingos, Fernão Rebelo, 
Francisco Suárez,  Entre aqueles cuja obra e escritos se projetaram no 
trabalho missionário, incluindo a defesa dos povos originários das terras 
colonizadas pelos europeus: Bartolomé de las Casas, Manuel da 
Nóbrega, José de Acosta, Juan Zapata y Sandoval, António Vieira.  

11 Henrique Leitão (Comissário da Exposição), 360º Ciência Descoberta. 
Catálogo de Exposição, Lisboa, Fundação Calouste Gulbenkian, 2013. 

disposição do público contemporâneo, a partir do seu 

texto latino original, as lições e cursos elaborados nos 

séculos XVI e XVII, por dezenas de professores de 

universidades peninsulares, oriundos de ordens como  

os dominicanos, os franciscanos, e os jesuítas. Nesses 

cursos surpreendemos o verdadeiro nascimento do 

direito internacional público contemporâneo e os 

esboços  de uma moderna teoria dos direitos humanos, 

suscitada pelo encontro dos europeus com as civilizações 

americanas e a questão da escravatura africana, 

deslocada para o Atlântico pela colonização das 

Américas pelos Estados europeus10, 

O segundo projeto, dirigido por Henrique Leitão, físico  

e historiador das ciências, consiste no levantamento, 

materialmente exaustivo e criticamente exigente, da 

profunda pegada de inovação científica presente nas 

navegações pioneiras dos dois Estados da Península 

Ibérica. Um dos primeiros sinais públicos dos resultados 

desse labor de investigação, traduziu-se numa poderosa 

exposição patente na Fundação Calouste Gulbenkian,  

em 2013, sucedida por uma miríade de publicações 

académicas e colaborações à escala global, que 

encontraram no Centro Interuniversitário de História das 

Ciências e da Tecnologia, a adequada instituição de 

acolhimento. Estes estudos têm revelado uma imagem 

nova, intensamente brilhante, do génio peninsular, 

contrastando com o mito de que toda a inteligência 

tecnocientífica só teria crescido para leste dos Pirenéus11. 

O esforço e talento científicos de MVG continuam a ter 

uma ressonância, transversal às mais diversas disciplinas 

científicas, sendo o seu axioma fundamental acerca da 

unidade essencial da espécie humana, bem como a 

exigência de respeito pela dignidade de cada pessoa  

e de todos os seres humanos, duas condições de 

possibilidade para a nossa sobrevivência coletiva perante  

a ameaça de autodestruição distópica de uma civilização 

global tomada como refém de uma imparável vertigem 

hipertecnológica. 


